
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

XXV domenica  
del tempo ordinario
Is 55,6-9; Sal 144 (145); Fil 1,20c-24.27a; Mt 20,1-16

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 33 2023

«QUELLO CHE È GIUSTO VE LO DARÒ»

	 Nella pagina evangelica di questa domenica troviamo uno 
dei principi di quella che a me piace definire un’«economia 
di giustizia». Di fatto tutta la rivelazione biblica offre parec-
chi spunti di riflessione su una visione economica della realtà 
umana, fornendo dei principi riguardanti l’amministrazione 
dei beni e lo sviluppo del benessere di tutti molto diversi da 
quelli perseguiti o «ispiranti» l’economia umana.
	 Certo nei secoli si sono fatti molti progressi e anche mol-
ti valori sono stati assunti come imprescindibili all’interno 
delle logiche economiche, perlomeno di stampo occidentale; 
oggi, ad esempio, una «giusta economia» non può ignorare i 
valori proposti dall’ONU, riguardanti l’impatto ambientale, 
la sostenibilità sociale e tutti gli altri obiettivi – in tutto sono 
17 – da rispettare e realizzare entro il 2030 per uno sviluppo 
economico sostenibile e «giusto».
	 La meta prefissa è nobile e ha bisogno anche della spe-
ranza che davvero non rimanga solo una «buona intenzio-
ne». Ma è una meta umana, ragionevole, condivisibile da 
tutti e, proprio per questo, perseguibile. La rivelazione bi-
blica, però, come ad esempio in questa pagina evangelica, 
ci dice che esiste anche un’altra logica economica, anch’essa 
perseguibile o che potrebbe essere attuabile almeno da chi, 
oltre a riconoscersi membro di una comunità umana, rico-
nosca nella rivelazione un’ulteriore e fondamentale indica-
zione di senso della propria esistenza.
	 Per un credente, quindi, vi è oltre a una «giusta economia» 
l’invito a perseguire un’«economia di giustizia». Che cosa ha 
di diverso tale economia? Il fatto che non si basa sull’egua-
glianza, sulla parità, ma sulla singolarità per cui, come tale, è 
sempre unica e ad personam. Non ci sono quindi delle leggi o 
regole o indicazioni di valore generali, ma ogni situazione di 
carattere economico deve essere vista «a titolo personale».
	 Un esempio è proprio il caso descritto nel Vangelo. Ci 
sono degli operai a giornata che attendono di essere chiama-
ti per andare a lavorare in una vigna e poter così guadagnare 
il necessario per quel giorno. Sono lì dall’alba e attendono la 
chiamata del padrone della vigna. Pattuito il guadagno per il 
lavoro di una giornata, il primo gruppo parte al lavoro. Ma 
è solo un gruppo, in realtà coloro che cercano lavoro sono 
molti di più e in più riprese il padrone della vigna accetta di 
«ingaggiare» tutti gli operai rimasti fuori alla prima o alla 
seconda o alla terza chiamata.
	 Alla fine della giornata, il primo risultato è che non ci 
sono più operai disoccupati, tutti hanno ricevuto la possibili-
tà di lavorare; il secondo riguarda la paga, ovvero il compen-
so che era stato pattuito con i primi operai chiamati. In una 

«giusta economia» ogni operaio dovrebbe ricevere in pro-
porzione alle ore di lavoro effettuate, per cui i primi chiamati 
dovrebbero ricevere un denaro e poi, a scalare, tutti gli altri 
in base al tempo in cui sono stati impegnati nella vigna. Ma 
non è così che funziona secondo un’«economia di giustizia», 
per cui tutti ricevono, indipendentemente dalle ore di lavoro 
svolte nella vigna, un denaro ciascuno
	 Apparentemente tale gesto sembra ingiusto e il «sinda-
calista» di turno fa sentire subito la protesta sua e dei suoi 
compagni: «Questi ultimi hanno lavorato un’ora soltanto e 
li hai trattati come noi, che abbiamo sopportato il peso del-
la giornata e il caldo». Il modo di ragionare del padrone è 
diverso, il suo sguardo è rivolto verso il singolo individuo, su 
quella che è stata la sua giornata e sulla speranza che ha di 
ritornare a casa con il guadagno necessario per sfamare se 
stesso e, molto probabilmente, anche la sua famiglia.
	 Certo, alcuni sono stati chiamati subito e il lavoro di 
un’intera giornata viene loro ricompensato giustamente, 
altri hanno dovuto aspettare; le ore trascorse per loro non 
sono state di fatica, ma di angoscia, di preoccupazione, di 
speranza di riuscire a portare a casa qualcosa, una speranza 
che più passava il giorno e più veniva meno: la loro giornata 
non è stata meno logorante di quella degli altri.
	 Agli occhi del padrone anche questo è «lavoro», fatica 
che va ricompensata allo stesso modo degli altri, dato che chi 
era rimasto fuori alle prime chiamate non era uno «scansafa-
tiche», ma un uomo fattivamente in cerca di lavoro. In un’e-
conomia di giustizia ciò che conta è il singolo, la sua dignità, 
la possibilità di ricevere non secondo quanto ha prodotto, 
ma secondo il proprio bisogno. Non ci sono più fortunati e 
meno fortunati, poiché tutti sono «singolarmente» accolti e 
impiegati nella loro unicità. 
	 Certo, questo è solo un esempio, ma nel testo biblico ce 
ne sono anche altri che possono aiutarci a comprendere me-
glio tale – perlomeno inusuale – logica economica.
	 Una delle domande che subito verrebbero in mente, co-
munque, di fronte a tale modello economico è sicuramente 
questa: «Ma che profitto si ricava da tale economia»? O in 
modo ancora più scettico: «Quanto tempo serve al padrone 
per ridurre al fallimento la sua vigna e tutta l’impresa agri-
cola, se agisce così?». Domande più che sensate e realistiche, 
che mettono però in questione un altro elemento che vi è 
alla base: o Dio non capisce nulla di economia, per cui il 
fallimento di tali indicazioni è scontato, oppure per poter 
rispondere e verificarne la validità bisognerebbe provare a 
mettere in atto un sistema economico di tal genere. Un’u-
topia? Forse, ma senza utopie il mondo non sarebbe andato 
avanti di molto.

Marten I van Valckenborch, Parabola dei vignaioli malvagi, 1580-90 circa. Vienna, Kunsthistorisches Museum.


